
 

 

Propositions Refractory to the Theory of Predication in the Thought of 

Seyed Ṣadr al-Dīn Dashtakī 

Ahmad Hosseini Sangchal1  

1. Assistant Professor, Department of Islamic Philosophy and Theology, Faculty of Theology and 
Islamic Studies, University of Tehran, Tehran, Iran. Email: s.a.hosseini69@ut.ac.ir 

Abstract 

The theory of predication seeks to explain predicative propositions, each of which rests on certain 
principles. While these principles account for some propositions, they encounter difficulties in 
explaining others. Dashtakī refers to two theories of predication within the Islamic philosophical–
logical tradition, contending that both are incapable of explaining certain kinds of propositions. In 
my view, the problematic propositions for these theories can be classified into ten categories, 
which I call “propositions that the theory of predication cannot explain.” According to Dashtakī, 
earlier theories of predication attempted to integrate the attributes of the subject or predicate into 
the theory itself—a move that ultimately undermined their explanatory power. He therefore 
formulated a new theory of predication, incorporating specific elements to address these 
challenging propositions. The denial of relationality, the theory of the indeterminacy of the 
derived term (mushtaq), and a particular reading of the far‘iyya rule—each consistent with his 
theory of predication—enable him to tackle these issues. Propositions such as al-insān mawjud 
(“man exists”) are among the most problematic. Accepting relationality (nisba) within the theory 
of predication leads to an inevitable duality between “man” and “existence” in external reality; 
the conventional theory of the derived term regards “existence” as abstracted from man only when 
actual existence is established for him; and the rule known as far‘iyya requires the prior existence 
of man. In this article, while presenting my interpretation of Dashtakī’s theory and its components, 
I demonstrate how this theory aims to explain challenging propositions such as al-insān mawjud. 
In Dashtakī’s view, previous theories of predication suffered from a fundamental flaw: they 
incorporated the specifics of the subject or predicate into the theoretical framework itself, thereby 
rendering them unable to account for certain propositions. 

Keywords: attribution of existence to essence, derived term (mushtaq), far‘iyya rule, Seyed Ṣadr 
al-Dīn Dashtakī, theory of predication. 

Introduction 

The theory of predication seeks to explain predicative propositions. At times, a given theory of 
predication may encounter difficulties in accounting for certain propositions. Dashtakī discusses 
two theories of predication proposed by his predecessors, arguing that each fails to provide an 
adequate explanation for some cases. According to the first theory, a proposition such as “every 
human is knowledgeable” is understood as the establishment of knowledge for humans. In 
contrast, the second theory interprets this proposition as the unity (ittihād) of “human” and 
“knowledgeable” in their referent. Both theories encounter specific difficulties: the first theory, 
for instance, cannot adequately explain propositions such as “Zayd is blind,” as it entails the 
external existence of “blindness” for Zayd, whereas “blindness” has no independent existence in 
external reality. The second theory faces problems in cases such as “Zayd is a human” or “the 
human is universal,” where the required unity between subject and predicate cannot always be 
established. In my analysis, these problematic cases can be classified into ten categories, which I 
refer to as “propositions that escape the theory of predication.” Dashtakī seeks to overcome these 
limitations by developing a new theory of predication. 

mailto:s.a.hosseini69@ut.ac.ir%0d
mailto:s.a.hosseini69@ut.ac.ir%0d
https://orcid.org/0009-0004-6996-2360


 

 

 
Research Findings 

In Dashtakī’s view, the two preceding theories of predication suffer from a fundamental flaw: 
they incorporate specific features of the subject or predicate into the theory itself, thereby 
rendering them incapable of accounting for certain propositions. Consequently, Dashtakī 
endeavors to construct a new theory of predication founded on the following principles: 

1. He denies the role of relationality within the theory itself. 

2. He regards derived terms such as mawjud (“existent”) as neither composite nor simple, 
but instead posits a third category—the theory of the indeterminacy of the derived term. 

3. He reconstructs the far‘iyya rule in accordance with his account of predication. 

Propositions like al-insān mawjud (“man exists”) remain among the most challenging for any 
theory of predication. Accepting a relational account within the theory entails a duality between 
“man” and “existence” in external reality—an implication that generates further complications. 
According to the prevailing view of derived terms, for “existent” to be abstracted from “man,” 
actual existence must first be established for man; likewise, the far‘iyya rule requires the prior 
existence of man. 

Conclusion 

According to Dashtakī’s theory of predication, the proposition al-insān mawjud (“man exists”) 
signifies the unity of “man” and “existent” in external reality, without positing any relationality 
that would imply a duality between them. Dashtakī further holds that derived terms such as 
mawjud (“existent”) are indeterminate, making it possible for “man” and “existent” to be unified 
in reality even if actual existence has not yet been established for “man.” Moreover, the far‘iyya 
rule, in his account, does not entail affirming existence for “man”; rather, it affirms the unity of 
“man” and “existent” in external reality—a unity that necessarily requires the instantiation of both 
“man” and “existence” in the external world. 

Cite this article: Hosseini Sangchal, A. (2025). Propositions Refractory to the Theory of Predication 
in the Thought of Seyed Ṣadr al-Dīn Dashtakī. Philosophy and Kalam, 58 (2), 319-341.  (in Persian) 

Publisher: University of Tehran Press. 
Authors retain the copyright and full publishing rights. 
DOI:https://doi.org/10.22059/jitp.2025.393746.523601 

Article Type: Research Paper 
Received: 19-Apr-2025 
Received in revised form: 20-May-2025 
Accepted: 13-Jul-2025 
Published online: 19-Aug-2025  

 

 

https://doi.org/10.22059/jitp.2025.393746.523601


 

 

 گریز در اندیشۀ سید صدرالدین دشتکی قضایای نظریۀ حمل 
   1چال سید احمد حسینی سنگ 

رایانامه:  1 ایران.  تهران،  تهران،  دانشگاه  اسلامی،  معارف  و  الهیات  دانشکدۀ  اسلامی،  کلام  و  فلسفه  گروه  استادیار،   .
s.a.hosseini69@ut.ac.ir 

 چکیده
  ن یی ممکن است در تب   رد، ی پذ ی حمل م   یۀ نظر  ک ی که    ی است. بسته به عناصر   ی حمل   ی ا ی قضا   ن یی دار تب حمل عهده   یۀ نظر
  ات ی نظر  ن ی کرده و معتقد است ا   ی را بازشناس   ی حمل در سنت فلسف   یۀ دو نظر  ی ها با چالش مواجه گردد. دشتک حمل   ی برخ 

 ـکه من قضا   ا ی قضا   ن ی ا   توان ی . معتقدم م ستند ی ن   ا ی قضا   ی برخ   ن یی حمل قادر به تب   ـدر ده    نامم ی م   ز ی حمل گر   یۀ نظر  ی ا ی را 
  یۀ محمول را در نظر  ا ی موضوع    ی ها ی ژگ ی داشتند و   ی سع   ی از و   ش ی حمل پ   ات ی نظر   ی دشتک   ۀ د ی داد. به عق   ی جا   ی کل   ۀ رد 

  ی د ی حمل جد   یۀ به نظر  ی . دشتک برد ی م   ان ی را از م   ات ی نظر  ن ی ا   ی کنندگ ن یی امر قدرت تب   ن ی دخالت دهند و هم   ش ی حمل خو 
مجمل بودن مشتق و    یۀ انکار نسبت، نظر  د؛ ی برآ   ا ی قضا   ن ی ا   ن یی تب   ۀ تا از عهد   گنجاند ی را در آن م   ی و عناصر   شد ی اند ی م 

مانند »الإنسان موجود« جزو    یی ا ی . قضا دهند ی امکان را به او م   ن ی حمل ا   یۀ خاص همسو با نظر  ی به قرائت   ه ی فرع   ۀ قاعد 
  یۀ نظر آورد؛ ی م  ی انسان و وجود در خارج را در پ  ت یی حمل لزوم دو  یۀ در نظر سبت ن  رش ی . پذ است ی قضا  ن ی ا  ن ی تری چالش 

  ی ن ی ش ی وجود پ   ه، ی فرع   ۀ و قاعد   داند ی انسان م   ی متعارف مشتق، انتزاع موجود را متوقف بر ثبوت بالفعل مبدأ وجود برا 
  ن ی که ا   دهم ی و عناصر آن، نشان م   ی حمل دشتک   یۀ خود از نظر  ر ی مقاله ضمن ارائه تفس   ن ی . در ا شمرد ی انسان را لازم م 

 کند.   ن یی مانند »الإنسان موجود« را تب   ی چالش   یی ا ی چگونه قرار است قضا   یۀ نظر
 حمل.   یۀ مشتق، نظر  ه، ی فرع   ۀ قاعد   ، ی دشتک   ن ی صدرالد   د ی به وجود، س   ت ی اتصاف ماه :  ها کلیدواژه 

اند   یز گر حمل   یۀ نظر   یای قضا   . ( 1404چال، سید احمد ) حسینی سنگ : استناد  فلسفه و  .  ی دشتک   ین صدرالد   ید س   یشۀ در 
 . 341-319(،  2)   58،  کلام اسلامی 

 : مؤسسه انتشارات دانشگاه تهران ناشر 
 حق چاپ و حقوق نشر برای نویسندگان محفوظ است. 

DOI: https://doi.org/10.22059/jitp.2025.393746.523601 

 پژوهشی - ی علم   : نوع مقاله 
 1404/ 01/ 30 : دریافت 

 1404/ 02/ 30 : بازنگری 
 1404/ 04/ 22 : پذیرش 

  1404/ 05/ 28 : انتشار 
  

mailto:s.a.hosseini69@ut.ac.ir%0d
mailto:s.a.hosseini69@ut.ac.ir%0d


 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 320

 مقدمه 

 یک   که  داد  نشان  بتوان  اگر.  کند  تبیین  را  خویشتمامی موارد جزئی زیر مجموعۀ    است  قرار  نظریه  یک
ه دچار  نظری  این که دارد آن از  نشان، آیدنمی بر  خویش  هایمجموعه  زیر از یکی تبیین عهده  از نظریه

 است   اینظریه  کارآمد مشتقاندیشید. به عنوان مثال یک نظریۀ    جدیدیاشکال است و باید به نظریۀ  
 یافته  اشتقاق  مبدئی  چه  از  مشتق  این  کهآن  از  فارغ   ـ  را  خویشه بتواند تمامی مشتقات زیر مجموعۀ  ک
  مبدأ   نوع  به  را  مشتق  باب  در  خویشته شود ـ تبیین کند و نباید نظریۀ  گرف  بکار  ساختاری  چه  قالب  در  یا

 »هر :  گفت  چنین  بتوان  باید  بلکه  زد  گره  شودمی  گرفته  بکار  آن  در  مشتق  که  ساختاری  نوع   یا  اشتقاق
  خواهگردد«؛ خواه در قالب »مضروب« باشد یا »موجود«؛  ن تحلیل میچنی  این  مفعول  وزن  بر  مشتقی

وجود«.  م  »الواجب  یا «  موجود  »الوجود   نظیر  ساختارهایی  در   یا  رود  بکار«  موجود  »الإنسان  ساختار  در
  با  هاحمل تمامی است قادر کارآمد حملهمین سخن در نظریۀ حمل نیز قابل تکرار است؛ یک نظریۀ 

ه چ  با   را  ب  یا   بنشیند   ایکلمه   چه  الف  جای  به  کهآن  از  فارغ؛  کند  تبیین   را  است«  ب  »الف  ساختار
  حتی   و  محمول  و  موضوع   هایویژگی  به  را  خود  تحلیل  نباید  حملای جایگزین کنیم. یک نظریۀ  کلمه 
 .نماید  وابسته قضایا در سور نبودن  یا بودن

این چنین می را  کارآمد  نظریۀ  بیرون معتقدم دشتکی یک  از دل سنت  نظریۀ حمل  دو  او  داند. 
های موضوع یا محمول را در تدوین شمرد؛ چون این دو نظریه، ویژگی آورد و این دو را ناکارآمد میمی

گردند. دشتکی  ای قضایا دچار ایراد مینظریۀ حمل خویش دخالت دادند و به همین دلیل در تبیین پاره
های موضوع و محمول باشد و برای دستیابی به این  اندیشد که پیراسته از ویژگی به نظریۀ حملی می

شود و نظریۀ مشتق و قاعدۀ فرعیه را متناظر با نظریۀ حمل مهم مجبور به انکار نسبت در حمل می
مل دشتکی را معرفی  نماید. در این مقاله قصد دارم نظریات حمل بدیل نظریۀ حخویش بازسازی می

ها  نمایم، عناصر دخیل در این نظریات را بازشناسی کنم و قضایایی که این نظریات از عهدۀ تبیین آن 
آن بر نمی و عناصر سازندۀ  نظریۀ حمل دشتکی  از  تفسیر خود  ادامه  نمایم. در  را شرح آیند فهرست 

دهم و توضیح خواهم داد که دشتکی چگونه با نظریۀ خویش قضیۀ »الإنسان موجود« را ـ به عنوان می
 . ترین قضیه در برابر یک نظریّ حمل ـ تبیین خواهد کردچالشی

 تحقیق ۀ  پیشین . 1

  مقاله  یک خصوص این دراست. دهش پرداخته ترکم  اسلامی منطقی ـ فلسفی سنت  در حمل نظریه به
  ملاصدرا   منظر  از  را  حملنظریۀ    مقاله  این(.  1:  1393،  همکاران  و  اسدیاست )دهآم  در  تحریر  رشته  به
 این  از  رفت  برون  راه  و  آن  هایچالش ،  حملکند اما پیشنه نظریۀ  ودی تحلیل میوج  امری  قالب  در  و

  دشتکی   صدرالدین  سید  حملای اول بار نظریۀ  گارنده در مقالهن.  نیست   مقاله  این  نظر  مورد   هاچالش



 321  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

  پیش   هایچالش  بررسی  به  مقاله  این  در  وریات حمل موجود در سنت توضیح دادم  نظ  با   تقابل   در  را
 . (107: 1397، مهر سعیدی  و چالسنگ حسینی) پرداختم حمل نظریه یک روی

 حمل یک نظریۀ    در   چالشی   عناصر  . 2

  قضایا   ایپاره  به  نسبت  نظریه  این   گریتبیین،  حملها در یک نظریۀ  آن   پذیرش  که  دارند  وجود  عناصری
 : است انگیز بر چالش حملء نگارنده پذیرش سه عنصر در نظریۀ استقرا  به. کندمی  مواجه چالش با را

 نسبت   و   اتصاف   قانون  . 1- 2
 نسبت  پذیرش.  پذیرندمی  را  ب و  الف  میان  ربط  و  نسبت  است«  ب  »الف  قضیه  در  حمل  نظریات  عموم
 :دارد  اشاره لازم دو این به  عباراتی قالب در  دشتکی که آوردمی  پی در را لازم دو ب و الف میان

در این مساله ایرادی وجود دارد؛ چون هرگاه دو طرف حکم در خارج موجود باشند ـ مانند  …»
به وجودی واحد موجودند ـ چنان  بوده که  که جسم و سفید این دو در خارج شیء واحدی 

 .(41: الف، دشتکی) 1شود؟«خواهد آمد پس چگونه میان آن دو نسبت محقق می 

 نسبت ،  اندغافل مباش که همانا نسبت فرع بر دو طرف آن است؛ اگر دو طرف نسبت ذهنی»
  طرف   دو   از   یکی  اگر   پس.  است  خارجی  نسبت،  اندخارجی  نسبت  طرف   دو  اگر   و   است  ذهنی
 .(42: همان) 2«… شودنمی محقق خارج در نسبتی دو آن میان، نباشد خارج در نسبت

 : داردمی بیان چنین عبارت یک قالب در را لازم  دو این ملاصدرا

و حق این است که همانا اتصاف، نسبتی میان دو شیئی است که از نظر وجود در ظرف »
ـ در ظرفی که  نه طرف دیگر  ـ و  از دو طرف  به وجود یکی  بنابراین حکم  اتصاف متغایرند. 

 .(336: 1981، شیرازی) 3اتصاف در آن است تحکم است«

الف. لزوم دوییت میان دو طرف نسبت: پذیرش نسبت به عنوان یکی از عناصر نظریۀ حمل، دوتا 
کند، که نظریۀ حمل دشتکی را تهدید میبودن موضوع و محمول را الزام دارد. این نکته گذشته از این

ها در ظرف اتصاف دوگانگی وجود ندارد:  کشاند که میان موضوع و محمول آن قضایایی را به چالش می
 .مانند »زید زید«، »الوجود موجود« و »الواجب موجود«

 
  کما واحد  بوجود   موجودا    واحدا    شیئا    هناک  معا    کانا   الابیض   و  کالجسم  الخارج  فی  موجودین  کانا اذا  الحکم  طرفی   لان بحث  فیه»  .1

 ة« نسب بینهما یتحقق فکیف سیاتی

  یتحقق   لم   الخارج  فی  الطرفین  احد   یکن  لم   فاذا  فخارجا    خارجا    ان   و   فذهنا    ذهنا    ان  المنتسبین   فرع  النسبة  ان  علیک  »لایذهب   .2
 «…  خارجیة نسبة بینهما

  فی   الآخر  دون  الطرفین  احد  بوجود  فالحکم  الاتصاف  ظرف  فی   الوجود  بحسب  متغایرین  شیئین  بین  نسبة  الاتصاف  ان  والحق»  .3
 تحکم«  فیه الاتصاف یکون الذی الظرف



 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 322

: نسبت، قائم به دو طرف است و 4ب. لزوم موجود بودن دو طرف نسبت در ظرف تحقق نسبت
هرگاه نسبتی در یک ظرف محقق باشد، لازم است دو طرف این نسبت هم در همان ظرف موجود  
باشند. تحقق نسبت در عین معدوم بودن یکی از دو طرف آن یا هر دو طرف، به انکار حقیقت نسبت  

 توان از عهدۀ تبیین قضایایی چند برآمد:با راه دادن این عنصر در نظریۀ حمل، نمی  5منجر خواهد شد.  

  «عمی»  به   زید  اتصاف  از   و  است  خارجیه  ایقضیه«  أعمی  »زید: قضیۀ  عدمی  قضایای  •
  طرف   دو  است  لازم  و  است  محقق  خارج  در  قضیه  این  نسبت.  دهدمی  خبر  خارج  در

 . است معدوم خارج در «،عمی» کهآن حال و باشند خارجی هم نسبت

. دشتکی معقولات …  قضایایی با محمول معقول ثانی: مانند »الإنسان موجود«، »الإنسان ممکن« و
 کند:ثانی را چنین تعریف می

»چیزی که بر تمامی افراد واقع در نفس الأمر واقع شده و مطابقی در خارج ندارد یعنی 
مبدأ آن در خارج موجود نیست مانند مفهوم شیء. پس همانا مفهوم شیء ماهیت برای 

 6چیزی از افراد خود نیست و شیئیت به عنوان مبدأ شیء در خارج معدوم است«
 . (21« )دشتکی، الف: 

با پذیرش نسبت در نظریه حمل باید انسان و وجود به عنوان دو طرف نسبت در ظرف  
آن  حال  و  باشند  محقق  ـ  خارج  ـ  نسبت  مبدأ تحقق  ثانی،  معقولات  تعریف  اساس  بر  که 

 . معقولات ثانی در خارج موجود نیست
«  لایکون  هو »الإنسان مانند: المحمولسالبه موجبه قضایای •  عالما 

 پرنده  »سیمرغ  و«  الضدین  لإجتماع  مغایر  نقیضین  »إجتماع  مانند:  فرضی  قضایای •
 است«

 نظریۀ مشتق  . 2- 2
شود. این تعریف استظهاراتی از  در نظریه متعارف، مشتق، به صورت »ثبوت المبدإ للذات« تعریف می

 دهد:معنای مشتق بدست می

 
ترین مباحث مطرح در مدرسه شیراز، امکان تفکیک میان ظرف اتصاف از ظرف تحقق اتصاف است. دشتکی تفکیک  یکی از دقیق   .4

( ولی دوانی به تبعیت از جرجانی معتقد است ظرف  20؛ همو، ه:  21؛ همو، د:  46شمرد )دشتکی، ج:  این دو ظرف را ناممکن می
( این سخن برآمده از نظریۀ حمل دوانی، انواع مطابق  147؛ همان:  228:  1393اتصاف غیر از ظرف تحقق اتصاف است. )قوشچی،  

 (.  121: 1401چال، تر )ن. ک: حسینی سنگ حمل و اتصاف توسعه یافته اوست. برای تفصیل بیش 

سینا و بهمنیار است. متن مزبور به این شرح است: »إن کانت الصفه معدومه  دیدگاه دشتکی حاصل فهمی تفسیری از متن ابن   .5
ا لشیء« )ابن سینا،   ا فی نفسه یستحیل أن یکون موجود  ا لشیء فإنّ ما لا یکون موجود  :  1404فکیف یکون المعدوم فی نفسه موجود 

دهد. برای تفصیل  سینا در این عبارت تفسیر دیگری از این متن ارائه می (. دوانی به قرینۀ کلیت متن ابن289:  1375؛ بهمنیار،  57
 (.  121:  1401چال، تر )ن. ک: حسینی سنگ بیش 

  الشیء  کمفهوم  فیه   موجودا    مبداه  لایکون  ای  الخارج  فی  مطابق  لایکون  و   الامر  نفس  فی  الواقعه  افراده  لجمیع  عارضا    یکون  »ما  .6
 الخارج« فی معدومه مبدئها هی التی الشیئیه و  افراده من لشیء ماهیه لایکون فانه



 323  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

  ظاهر  که  شودمی  تحلیل«  للزید  العمی  »ثبوت  صورت  به«  أعمی»«  أعمی  »زید  قضیه  در •
  دارد  لازم  را  «عمی»  نفسه  فی  و  بالفعل  ثبوت  که  است  زید  برای  «عمی»  بالفعل  ثبوت  آن

. کلیۀ  نیست  موجودعلیرغم ثبوت »عمی« برای زید در خارج، خود »عمی«    کهآن   حال  و
 .اندمواجه اشکال این با، مشتق محمول با  معدوله قضایای

  ذات   برای  مبدأ  ثبوت   ظرف  در  ذات  و  مبدأ  بودن  دوتا«  للذات  المبدأ  »ثبوت  تحلیل   ظاهر •
  خودش   مبدأ  بر  را  مشتق  محمول  گاهی  که  است  حالی  در  این.  کندمی  تداعی  ذهن  به  را

« الوجود  له  ثبت  شیء   »الوجود  صورت  به  که«  موجود  »الوجود  مانند؛  کنیممی   حمل
 گاهی.  آوردمی  در  سر  تسلسل  از  و  آورده  ذهن  به  را  وجود  دو  میان  یتدوی  و  شده  تحلیل
 یدوییت  و  تغایر  مبدأ  و  موضوع  میان  مصداقا    اما  شودنمی   حمل  خودش  مبدا  بر  ولو  مشتق
 .موجود« »الواجب یا بنفسها« عالمه »النفس مانند ؛ نیست

 فرعیه   ۀ قاعد  . 3- 2
به طور متداول قاعدۀ فرعیه را به صورت »ثبوت شیء لشیء فرع لثبوت المثبت له لا الثابت« تحلیل  

کنند. دشتکی نشان داد که قانون نسبت اقتضاء دارد علاوه بر مثبت له، ثابت هم باید موجود باشد.  می
طبق این تحلیل، قاعدۀ فرعیه از سه ادعاء برخوردار است؛ لازم بودن ثبوت مثبت له، لازم بودن ثبوت  

 نبال دارد:ثابت و لزوم ثبوت پیشینی مثبت له. این تحلیل از قاعدۀ فرعیه اشکالاتی را به د
 پرنده   »سیمرغ  یا   است«  ضدین  اجتماع  با  مغایر  نقیضین  »اجتماع  مانند  فرضی  قضایای •

 له  مثبت  ثبوت  فاقد   که.  جالس«  »الأعمی  مانند  الموضوعمعدوله   قضایای  و  است«
 .باشندمی

 . است ناموجود ثابت که ثانی معقول محمول با  قضایایی و معدوله قضایای در •

 »الإنسان.  شودمی  ختم  تسلسل  به   ثابت  بر  له  مثبت  پیشینی  ثبوت  بسیطه   هلیات  در •
 خارجی  تحقق   فاقد  بودن  ثانی  معقول  دلیل  به  ثابت  و  محمول   کهاین  بر  علاوه«  موجود

 . آوردمی پی در نیز را تسلسل، است

ها هایی ارائه داد که نظریات حمل موجود در تبیین آنتوان فهرستی از حمل به استقراء نگارنده می
 .اندبا مشکل مواجه شده

شود. »زید های اشتقاق: حمل در یک تقسیم به حمل مواطات و حمل اشتقاق تقسیم میحمل  . 1
نمونه حمل ضحک«  از  میای  آیا  است.  اشتقاق  شامل های  که  داد  ارائه  حملی  نظریۀ  توان 

توان از اتحاد یا عینیت میان های اشتقاقی نمیکه در حمل های اشتقاق هم گردد و حال آن حمل 
 .را به صورت »ثبوت ضحک برای زید« تحلیل کردموضوع و محمول سراغ گرفت و یا آن

های ایجابی های سلبی: مانند »زید دانا نیست«. ارائۀ نظریۀ حملی که جامع میان حمل حمل  . 2
های سلبی  های سلبی باشد به غایت دشوار است و عموم نظریه پردازان حمل از ابتدا حملو حمل 



 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 324

را از حیطۀ نظریۀ حمل خود خارج ساختند. به عنوان نمونه دشتکی از ابتدا نظریۀ حمل پیشنهادی 
بر حمل را  ایجابی معطوف ساختهخود  ایجابا  هو  های مواطاتی  المواطاه  است. »واعلم ان حمل 

 . )همان(   … الحکم باتحاد الموضوع و المحمول و بکونه هو
می . 3 چگونه  ثانی:  معقول  محمول  با  موجبه  توان قضایای  که  نمود  ارائه  حملی  نظریۀ  توان 

که  گری قضایایی نظیر »الانسان واجب بالغیر« یا »العالم حادث« را داشته باشد؟ در باب اینتبیین
شود. دشتکی معقول ثانی را بر مبنای  معقول ثانی چیست سیری تاریخی در مدرسۀ شیراز روایت می

 کند:قدماء چنین تعریف می

»چیزی که بر تمامی افراد واقع در نفس الأمر واقع شده و مطابقی در خارج ندارد یعنی مبدأ 
 .(21)همان:  7آن در خارج موجود نیست«

آید و  طبق این تفسیر اولا  لازم است معقولات ثانی عارض باشند که مشتق بودن از آن بدست می
ها در خارج موجود نیست. عموم نظریات حمل، وجود نسبت را میان  اند که مبدأ آنثانیا  اموری انتزاعی

کنند. تحقق نسبت در یک ظرف، موجود بودن دو طرف نسبت را در همان ظرف طرفین حمل قبول می
که یکی از اطراف  توان حمل را به عنوان اتحاد و عینیت در نظر گرفت و حال آن طلبد. چگونه میمی

اتحاد در ظرف اتحاد مفقود باشد؟ یا حمل فوق را به صورت ثبوت مبدأ محمول برای موضوع تحلیل  
 .8که مبدأ آن در خارج موجود نیست؟  کرد و حال آن 

 . (118: 1393است )قوشچی، قوشچی این اشکال را بر برخی از نظریات حمل وارد دانسته
قضایای عدمی: قضایایی نظیر »الانسان ممکن« یا »زید أعمی« در زمره قضایای عدمی جای  . 4

دارند. واضح است که محمول این قضایا در خارج موجود نیست. این قبیل قضایا هم با اشکال  
توان از اتحاد یا  اند. اگر حمل را به معنای اتحاد یا عینیت بدانیم، چگونه میقضایای قبلی مواجه

عینیتی یاد کرد که یکی از دو طرف اتحاد و عینیت در خارج مفقود است؟ این مهم با قانون نسبت 
که عموم نظریات حمل به وجود نسبت در نظریه حمل خود اذعان دارند. در تعارض است و حال آن 

اگر نظریۀ حمل به صورت »ثبوت شیء لشیء« تبیین گردد چگونه ممکن است إمکان در خارج 
 . برای انسان ثابت شود ولی خود امکان در خارج موجود نباشد

 اند:حمل شیء علی نفسه: این قضایا دارای سه شعبه  . 5
است: مانند  ها مشتق بوده و مشتق بر مبدأ خود حمل شدههایی که محمول در آن. حملالف

باشند  »الوجود موجود« و »الضوء مضیء«. مشتقاتی مانند »موجود« به معنای »ما قام به الوجود« می
توان از دوییت میان  که در قضایای فوق نمیو این تحلیل دوییت میان ذات و مبدأ را لازم دارد و حال آن 

باشیم و حال ذات و مبدأ سراغ گرفت. ضمنا  در قضایای فوق با نسبت میان شیء و خودش مواجه می
 

ا یکون »ما .7 ا  مبدئه یکون لا  أی  الخارج فی مطابق  له یکون ولا الأمر نفس فی الواقعه أفراده لجمیع عارض   فیه« موجود 

 .  گفت خواهم سخن، دارم  تالیف دست  در که  ایمقاله  قالب  در  فلسفی ثانی معقولات در محمول مبدأ موطن  چیستی باب در .8



 325  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

که نسبت، دوییت دو طرف را لازم دارد و برقراری نسبت میان شیء و خودش با حقیقت نسبت در آن 
 910(. 24تعارض است )دشتکی، الف: 

آن . حمل ب در  که محمول  اما مصداقا   هایی  نشده  مبدأ خود حمل  بر  مشتق  و  بوده  ها مشتق 
تمایزی میان مبدأ و ذات نیست: مانند »الانسان عالم بذاته« یا »الواجب موجود« یا »الواجب قادر« بر 

اند ولی از نظر مصداقی، مبنای عینیت ذات و صفات. در مثال اول، عالم و معلوم اگرچه مفهوما  غیر هم
انسانِ عالم به خودش علم دارد و در نتیجه مصداقا  غیریتی میان موضوع و محمول برقرار نیست. در 
مثال دوم هم اگرچه از نظر مفهومی واجب غیر مفهوم موجود است ولی مصداقا  غیریتی میان موضوع  

لزوم دوییت میان مبدأ و ها از سویی از نظر تحلیل مشتق و  و محمول وجود ندارد. در این قبیل حمل 
سازد شویم و از سویی لزوم دوییت دو طرف نسبت ما را با مشکل مواجه میذات با اشکال مواجه می

الف:   همان:  24)دشتکی،  همو، ب:  26؛  چشم 33؛  به  نیز  دیگری  اشکال  واجب  خصوص  در   .)
خورد؛ حمل »الواجب موجود« نشان از آن دارد که واجب، فردی از افراد وجود مطلق است؛ چون  می

به معنای ثبوت وجود برای واجب است. در این صورت لازم است وجود حداقل ضمن یک فرد خویش 
ـ واجب ـ در خارج موجود باشد. این در حالی است که وجود معقول ثانی فلسفی است و در خارج موجود  

 باشد: مین

موجود …» خارج  در  آنان  نزد  وجود  باشد  مطلق  وجود  برای  فردی  حکماء  نزد  واجب  اگر 
 12(.  13)همو، الف:  11آید«خواهد بود و در زمره معقولات ثانی به شمار نمی

ها مشتق نیست: مانند »الانسان انسان«. در این قبیل قضایا از هایی که محمول در آن . حمل پ
باشیم اما لزوم برقراری نسبت در حمل با یکی بودن موضوع  جهت تحلیل مشتق با مشکل مواجه نمی

 13و محمول قابل جمع نیست؛ چون حقیقت نسبت دوییت دو طرف را به دنبال دارد.  
 

های تاریخ فلسفه منحلّ  دشتکی با استناد به متنی از بهمنیار ـ »نحن إذا قلنا الوجود نعنی به الموجود« معتقد است بسیاری از نزاع   .9
 (.  20؛ همو، ه: 19؛ همو، د: 43برد )دشتکی، ج:  خواهد شد. او جهت تحلیل حمل »الوجود موجود« نیز از این یافته بهره می 

 و  ـ  است   انسان  زید   ـ  اندراجی  حمل،   ـ  است  بوستان  نویسنده  گلستان   نویسنده  ـ  همانیاین   حمل  نوع  سه  میان  معاصر  ادبیات  در  .10
  بسیار   محمول  از   مفهوم  اراده  و   لشیء  شیء  ثبوت  نظریه  به   اتصافی و   اندراجی حمل.  نهندمی   فرق    ـ  است سفید  دیوار  ـ  اتصافی   حمل

  سه  این   میان   حمل  معنوی  یا  لفظی  اشتراک  به  ترعقب   گام  یک   در  او ،  دشتکی  به  گانه سه   این   عرضه  صورت  در.  است  نزدیک 
ه حمل  گانسه   اقسام  میان  که  معنایی  آن.  شودمی   گرفته  بکار  گانهسه   اقسام   این   تمامی  در   واحد  معنایی   به  حمل  قاعدتا  .  اندیشدمی

 . پردازدمی  حمل مشترک معنای  این  تحلیل به دشتکی  حملمشترک است، کدام است؟ نظریۀ 
ا الواجب  کان »لو .11 ا الوجود  کان الحکماء عند  المطلق للوجود فرد   الثانیه« المعقولات  من یکون ولا عندهم الخارج  فی موجود 
داند نه فرد وجود و  هایی نظیر »الواجب موجود«، واجب را فرد موجود می دشتکی جهت سازگاری نظریۀ حمل خویش با حمل   .12

دهد که علیرغم معقول ثانی دانستن موجود و عدم تحقق وجود در خارج، موجود در خارج  تحلیل او از مشتق به او این امکان را می 
پذیرد )دشتکی، الف:  سینا »ماهیه الواجب نفس إنیته« صورت می متحد با واجب باشد. این اندیشه ذیل تفسیری متنی از عبارت ابن 

ای اختلاف تفسیر متنی  (. در مقاله جداگانه 20؛ همو، ه:  19؛ همو، د:  41؛ همو، ج:  44؛ همو، ب:  35؛ همان:  22؛ همان:  13
 داری واجب در مدرسۀ شیراز را به بحث خواهم نشست. حول ماهیت 

 (. 53؛ همو، ب: 43دشتکی بر اساس اقسام قضایای موجبه تحلیل درستی از این قضایا بدست دهد )دشتکی، الف:   .13



 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 326

لاجتماع  . 6 مغایر  النقیضین  »إجتماع  نظیر  قضایایی  ممتنع:  موضوع  با  موجبه  حملیۀ  قضایای 
باشند. اگر این قبیل قضایا را بر ظاهر حملی خود حفظ نماییم،  المثلین« قضیۀ حملیۀ موجبه می

به مقتضای جریان قاعدۀ فرعیه در هر حمل ایجابی ـ که عموم نظریات حمل، قاعدۀ فرعیه را در  
نمایند ـ، لازم است موضوع این قبیل قضایا هم موجود باشد و حال آن که  نظریه خود حفظ می

 .ها ممتنع بالذات استموضوع آن
قضایایی نظیر »سیمرغ پرنده است« هم اگرچه دارای موضوع ممتنع بالذات نیستند، اما در اشکال  

باشند. قوشچی در قالب تحلیل درستی یا نادرستی حکم بر معدوم مطلق  ملحق به این نوع قضایا می
 14(.  314: 1، ج1393پردازد )قوشچی، به این مهم می

قضایای شخصیه و طبیعیه: بر اساس یکی از نظریات حمل، »الف ب است« به معنای .  8و   . 7
تواند قضایایی نظیر »زید  باشد. بدیهی است که این نظریۀ حمل نمیاتحاد الف و ب در مصداق می

توان نظریۀ فوق را در آن  انسان« را تبیین نماید؛ چون زید به دلیل جزئی بودن مصداق ندارد و نمی
ای نظیر »الانسان نوع« هم عاجز است؛ چون در این پیاده نمود؛ ضمنا  از تحلیل قضایای طبیعیه 

اراده شده انسان  مفهوم  در  حمل  نه  و  قضایای شخصیه  در  نه  نیست.  مراد  آن  و مصداق  است 
توان از موضوع، مصداق آن را اراده نمود و یا از اتحاد موضوع و محمول در  قضایای طبیعیه نمی

و ذات سراغ گرفت و حال آن که اتحاد در مصداق و ذات یکی از نظریات در باب حمل   مصداق
 .باشدمی

است که کسانی مانند جرجانی معتقدند این قضایا از حیطه نظریات این اشکال به قدری دشوار آمده 
که اند و حال آن های معتبر در علوم مطرح شدهاند؛ چون نظریات حمل جهت تبیین حملحمل بیرون 

 .باشندقضایای شخصیه و طبیعیه در علوم معتبر نمی

عدم تبیین قضیه شخصیه و طبیعیه بواسطه نظریه حمل ایرادی ندارد؛ چون مراد از ارائه  …»
باشد و تردیدی نیست که حمل موجود نظریه حمل، تفسیر حملی است که در علوم معتبر می 

 .(100)دشتکی، د:  15در قضیه طبیعیه و شخصیه در علوم معتبر نیست« 

دشتکی با اخراج قضایای شخصیه و طبیعیه از دایرۀ نظریۀ حمل و وابستگی ایجابی یا سلبی نظریۀ  
های موضوع یا محمول، موافق نیست و معتقد است که نظریۀ حمل پیشنهادی او از  حمل بر ویژگی

 . آید عهده تبیین این قضایا هم بر می

 
دهد )ن. ک. دشتکی،  ای از این قضایا ارائه می دشتکی با انحلال این قبیل قضایا از صورت حملی به صورت شرطی تحلیل ویژه  .14

 (.  48؛ همو، ب:  39الف:  
  لیس   الشخصیه  و   الطبیعیه  القضیه  فی  الذی   الحمل  ان  شک  لا  و   العلوم  فی  المعتبر  الحمل   تفسیر   المقصود  اذ  بذلک  باس   »لا  .15

 العلوم«   فی معتبرا



 327  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

اگر ب را از الف سلب نماییم و سلب ب را بر الف ثابت نماییم سالبه المحمول:    ی موجبۀایقضا . 9
ایم. به تعبیر قوشچی، و بگوییم: »الف هو لیس ب« با قضیۀ موجبۀ سالبه المحمول مواجه شده

(.  125:  1، ج1393باشند )قوشچی،  قضایای موجبۀ سالبه المحمول، لازمه یک سالبۀ بسیطه می
توان نظریۀ حملی بدست داد که حتی از عهدۀ تبیین این قضایا هم برآید؛ قضایایی  حال چگونه می

(. برخی به دلیل تساوی  16دانند )دشتکی، الف:  ها را مساوی با سالبۀ بسیطه میای آنکه عده
، 1390اند )رازی،  موجبۀ سالبه المحمول با سالبۀ بسیطه قاعدۀ فرعیه را در مورد آن تخصیص زده

ئۀ نظریۀ حملی که در عین حفظ قاعدۀ فرعیه از عهدۀ تبیین این  (. ارا16؛ دشتکی، الف:  71:  2ج
 16قبیل قضایا برآید دشوار است.  

به  . 10 شبیه  اولا   است؛  مواجه  اشکال  سه  با  موجود«  »الإنسان  حمل  ماهیت:  بر  وجود  حمل 
اشکال مطرح در حمل معقولات ثانی فلسفی بر معقولات اولی ـ نظیر »العالم حادث« ـ است که به 
مقتضای قانون نسبت باید دو طرف آن موجود باشند اما موجود، معقول ثانی فلسفی است و وجود 

بهره است. از سویی بر مدار جریان قاعدۀ فرعیه، ثبوت ثابت هم در آن الزامی رجی بیاز تحقق خا
است. ثانیا  موجود در زمرۀ مشتقات جای دارد که »ثبوت بالفعل مبدأ برای ذات« از آن متبادر است 

لثا  به آورد مبدأ فی نفسه از ثبوت بالفعل برخوردار باشد اما وجود، ثبوت بالفعل ندارد. ثاو لازم می
توان از وجود ماهیت  مقتضای قاعدۀ فرعیه، ثبوت پیشینی موضوع شرط است. حال چگونه می

 . پیش از پذیرش محمول موجود یاد کرد؟

 آن   عناصر   و   دشتکی  حمل نظریۀ   . 3

  واکنش   در  او.  کندمی  آغاز  بدیل  هاینظریه   نقد  از  سازگار   و  منسجم  حمل   نظریه   یک  ارائه  جهت  دشتکی
 .پردازدمی بدیل حملاز قوشچی به تبیین و نقد دو نظریۀ  متنی به

الف. »الف ب است« به این معناست که »الف یا مصداق الف از افراد مفهوم ب است«. به عنوان  
نمونه؛ »الإنسان ضاحک« یعنی »مصداق انسان از افراد مفهوم ضاحک است.«. چه چیزی توضیح  

دهد که مصداق انسان از افراد مفهوم ضاحک است؟ مبدأ ضاحک ـ یعنی ضحک ـ در جهان خارج  می
ثابت شده انسان  »ثبوت برای  است.  الضحک«  له  ثبت  معنای »شیء  به  و مشتق »ضاحک«  است 

کند تا مصادیق انسان را از افراد مفهوم ضاحک به شمار آوریم.  ضحک برای انسان« ما را مجاز می
بنابراین این نظریۀ حمل یک لازم جدی دارد؛ »الف یا مصداق الف از افراد مفهوم ب است« اگر و تنها 

توان این نظریۀ حمل دأ مفهوم ب در خارج برای الف یا مصداق الف ثابت باشد«. بنابراین میاگر »مب
 .را به صورت »ثبوت شیء لشیء« بازتعبیر نمود؛ ثبوت مبدأ محمول برای موضوع

 
دشتکی با بازشناسی دو نوع محمول و تحلیل قاعده فرعیه سعی در ارائۀ شکل درست ساخت این قبیل قضایا دارد. او در این بحث    .16

 (.  23؛ همو، ه: 22؛ همو، د:  52است )دشتکی، ج: وارد جدال دراز دامنی با سید شریف جرجانی و جلال الدین دوانی شده 



 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 328

ب. »الف ب است« به این معناست که »مصداق الف همان مصداق ب است«. به عنوان نمونه 
حمل،  نظریۀ  این  مفاد  است«.  ضاحک  مصداق  همان  انسان  »مصداق  یعنی  ضاحک«  »الإنسان 
»اتحاد موضوع و محمول در مصداق است«. دو تفاوت عمده میان این نظریه و نظریۀ پیشین وجود 

پیشین لازم نبود از موضوع، مصداق موضوع اراده گردد اما در این نظریه لزوما  از   دارد؛ اولا  در نظریۀ
گردد. ثانیا  در نظریۀ پیشین لزوما  از محمول، مفهوم محمول اراده موضوع، مصداق موضوع اراده می

 .گرددشد ولی در این نظریه لزوما  از محمول، مصداق محمول اراده میمی
باشد؛ در  دشتکی با نظریه اول مخالف است و اعتقاد دارد این نظریه با مقتضای حمل ناسازگار می

کنیم الف و ب در خارج با یکدیگر متحدند اما مطابق با این نظریه، در  قالب »الف ب است« ادعاء می
خارج از اتحاد میان الف و ب خبری نیست و تنها »مبدأ ب برای الف ثابت است« و این وضعیت در 

است. دشتکی این ناسازگاری را در این عبارت  جهان خارج ما را مجاز به انتزاع مفهوم ضاحک نموده
 دارد: بیان می

»بدان که همانا حمل موجبه مواطاتی عبارت است از حکم به اتحاد موضوع و محمول و این که 
موضوع همان محمول است. اتحاد دو شیء با ثبوت یکی برای دیگری در تنافی است. بنابراین محمول  

 . (21)دشتکی، الف:  17در خارج برای موضوع ثابت نیست ولو قضیه مزبور، قضیه خارجیه باشد«
از سویی نظریۀ دوم حمل نیز از عهدۀ تبیین قضایای شخصیه ـ مانند »زید إنسان« و طبیعیه ـ مانند  

شود  آید. بر اساس نظریۀ دوم حمل، لزوما  از موضوع، مصداق موضوع اراده می»النوع کلی« ـ بر نمی
توان از موضوع،  تا بتوان به اتحاد موضوع و محمول در مصداق حکم کرد اما در این قبیل قضایا نمی

 .مصداق موضوع را اراده کرد
از دیدگاه دشتکی نباید نظریۀ حمل را به خصوصیات موضوع یا محمول گره زد بلکه موضوع و 

(. به 100را اراده نمود )دشتکی، ج:  توان از هر یک، مصداق یا مفهوم آن محمول شناور بوده و می
عبارتی یک نظریۀ حمل باید از عهده تبیین »الف ب است« برآید؛ خواه به جای الف، »زید« بنهیم تا  
قضیه شخصیه شود و یا جای الف »الإنسان« و جای ب »نوع« بگذاریم تا قضیه طبیعیه شود و یا جای  

مهمله گردد. حتی نظریۀ حمل را نباید وابسته   الف »الإنسان« و جای ب »ضاحک« بگذاریم تا قضیه
وضوع، محمول  های مبه سور داشتن یا سور نداشتن نمود. هر حملی فارغ از اقسامی که در اثر ویژگی

 .گری این نظریه واقع گردندآیند، باید در دایره تبیینیا سور بدست می

 
ا المواطاه  حمل   أنّ  »إعلم  .17   حیث   للآخر   أحدهما  ثبوت   ینافی  شیئین  وإتحاد   هو  وبکونه  والمحمول  الموضوع   بإتحاد   الحکم هو  إیجاب 

ا المحمول  یکون فلا إتحدا   خارجیه«  القضیه کانت وإن الخارج  فی للموضوع ثابت 



 329  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

»غافل مباش که همانا ایجاب به صورت مطلق ـ خواه از محمول، مفهوم محمول اراده شود چنان  
که متعارف است و یا مصداف آن اراده گردد ـ عبارت است از حکم به اتحاد موضوع و محمول و این که  

 . (21)دشتکی، الف:  18موضوع همان محمول است و این نظریه بر اساس تحقیق ماست«
این از  با قطع نظر  را  آل دشتکی قرار است قضیۀ »الف ب است«  ایده  الف چه  نظریۀ حمل  که 

خصوصیتی دارد یا ب چه خصوصیتی دارد تحلیل نماید. نظریۀ حمل دشتکی عبارت است از »اتحاد 
(. »الإنسان 43؛ همان:  38؛ همان:  21؛ همان:  14موضوع و محمول در وجود« )دشتکی، الف:  

توان گفت: انسان، ضاحک« یعنی انسان و ضاحک در وجود متحدند و به یک وجود موجود بوده و می
توان با تعبیر »این همانی وجودی موضوع و محمول«  همان ضاحک است. نظریۀ حمل دشتکی را می

بازتعبیر نمود. قواعدی در منطق و فلسفه پذیرفته شده که نا ـ این همانی وجودی موضوع و محمول را  
دهند و دشتکی باید نسبت این قواعد با نظریۀ حمل خویش را توضیح دهد. این قواعد به این  نتیجه می

 اند: شرح 
اند. الف. نسبت: نسبت همیشه میان دو شیء متغایر برقرار است و حتما  این دو شیء نا ـ این همان 

در فضای نظریه اول حمل، »الإنسان ضاحک« به معنای »ثبوت ضحک برای انسان« است؛ انسان  
است. دشتکی با ادعاء این همانی  اند و نسبتی میان این دو برقرار شدهو ضحک در خارج نا ـ این همان

گاهانه نسبت را در نظریۀ حمل خویش انکار می  .کندوجودی موضوع و محمول، آ
»چون دانستی که همانا ایجاب حملی عبارت است از حکم به اتحاد دو طرف و این که یکی عین  
دیگری است، پس محمول درواقع عین موضوع است و نسبتی میان شیء و خودش نیست تا با آن 

 . (19)دشتکی، الف:  19مطابق باشد« 
های دیگری، نیاز به نسبت میان موضوع و محمول را دشتکی با تحلیل نظریۀ حمل و استدلال 

؛ همان: 20؛ همان:  18ها منحلّ خواهد شد )همان:  کند و در نتیجه اشکال در برخی ساحتانکار می
 20(.  52؛ همو، ب: 41

آمد. دشتکی علیرغم انکار  لزوم تحقق دو طرف نسبت لازمی بود که از تحلیل نسبت بدست می
نسبت همچنان به این لازم وفادار است و عقیده دارد بر مبنای نظریه حمل، حمل خارجی حکایت از  

 
  وبهو بإتحادهما الحکم  هو علیه  صدق  ما أو   المتعارف هو کما  مفهومه  بالمحمول عنی سواء مطلقا   الإیجاب أنّ   علیک یذهب »ولا .18

 حقّقناه«  ما حسب هو

  عین   المحمول  فیکون  الأمر  نفس  فی  الآخر   هو  أحدهما  وکون  الطرفین  بإتحاد   الحکم  هو  الحملی  الإیجاب  أنّ   علمت   قد  »إذ   .19
 لتطابقها«  ونفسه  الشیء  بین نسبه  ولا الواقع فی الموضوع

گردد؛ صادق بودن »الف ب است« به معنای  با انکار نسبت در حمل، راهی برای نظریۀ جدیدی در باب صدق قضایا هموار می   .20
گونه که صورت اسب با اسب خارجی  تطابق نسبت قضیه با خارج نیست بلکه به معنای تطابق صورت اتحاد قضیه با خارج است؛ آن

(. در نوشتار دیگری نظریۀ  31؛ همو، ه:  31؛ همو، د:  67؛ همو، ج:  52؛ همو، ب:  41؛ همان:  20تطابق دارد )دشتکی، الف:  
 را بررسی خواهم کرد.  صدق دشتکی و عناصر سازنده آن 



 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 330

اتحاد و عینیت موضوع و محمول در خارج دارد و معنی ندارد موضوع و محمول متحد و عین هم باشند  
 . ولی یکی یا هر دو در خارج نباشند

»و بدان که همانا موضوع و محمول در قضیه موجبه حملیه خارجیه صادق شیء واحدی در خارج 
نباشد؟« می دیگری موجود  ولی  باشند  دو موجود  این  از  یکی  که   21باشند. پس چگونه ممکن است 

 . (52؛ همو، ب: 42)دشتکی، الف: 
ب. نظریۀ مشتق: در تحلیل مشتقات دو نظریه در میان است؛ بساطت یا ترکب مشتق. دشتکی 
گاه است. در فضای  به ناسازگاری نظریۀ حمل خویش با هر یک از دو نظریۀ بساطت یا ترکب مشتق آ
اخذ   ذات  »ضاحک«  در  نتیجه  در  و  است  »ضحک«  معادل  »ضاحک«  مشتق،  دانستن  بسیط 

است تا بتواند این همانی انسان و ضاحک را توضیح داد و روشن است که انسان و ضحک نا ـ این  نشده
اند. در فضای مرکب دانستن مشتق، »ضاحک« معادل »ذات ثبت له الضحک« است و با اخذ  همان 

توان این همانی انسان و ضاحک را توضیح داد اما اولا  »الإنسان ضاحک« معادل ذات در ضاحک، می
ن« خواهد بود که با نظریۀ حمل »ثبوت شیء لشیء« سازگار است نه »اتحاد »ثبوت الضحک للإنسا

اند  انسان و ضاحک در وجود«. ثانیا  در تحلیل »ذات ثبت له الضحک« ذات و ضحک نا ـ این همان
شود. راهیابی نسبت در تحلیل مشتق، با  دو وجود دارد و با تعبیر »له« از آن یاد میکه نسبتی میان آن

این همانی وجودی موضوع و محمول ناسازگار است. ثالثا  متبادر از تحلیل »ذات ثبت له الضحک«  
بالفعل  چنین است که ضحک به عنوان مبدأ ضاحک، بالفعل برای انسان ثابت است و برای ثبوت 

وردار است. تنها در صورت ثبوت  ضحک برای انسان، ضحک از وجودی بالفعل در جهان خارج برخ
توان مشتق ضاحک را انتزاع کرد. اگر چنین باشد قضایایی  انسان است که میبالفعل ضحک برای  

گردند و باید از این همانی وجودی زید و  مانند »زید أعمی« بالوجدان قضایایی خارجیه محسوب می
أعمی حکایت کنند اما مشتق »اعمی« را در صورتی خواهیم داشت که »ثبوت بالفعل عمی برای زید«  

که »عمی«، را در خارج داشته باشیم و برای این مهم باید مبدأ »عمی« در خارج موجود باشد و حال آن
در خارج موجود نیست و در نتیجه برای زید به صورت بالفعل ثابت نیست و بالطبع مشتق »أعمی« را  

 .در خارج نداریم تا بتوان از این همانی زید و أعمی در خارج یاد کرد
ای از مشتقات دشتکی جهت سازگاری نظریۀ مشتق و نظریۀ حمل خویش به اندیشۀ تحلیل تازه

افتد؛ مجمل بودن مشتق. مشتق ضاحک از دیدگاه وی، نه بسیط است تا معادل ضحک باشد و نه می
در  است.  فارسی  در  »خندان«  معادل  بلکه  باشد  الضحک«  له  ثبت  »شیء  معادل  تا  است  مرکب 

آید و به تعبیر دشتکی،  تحلیلات بعدی است که از ضاحک سه جزء ذات، نسبت و ضحک بدست می

 
ا  کانا  الصادقه  الخارجیه  الحملیه  الموجبه   فی  والمحمول  الموضوع  أنّ   »وإعلم  .21 ا  مع  ا  شیئ    أحدهما   یکون  فکیف  الخارج  فی  واحد 

ا  الآخر«  دون موجود 



 331  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

بر این اساس جهت انتزاع مفهوم ضاحک   22این اجزاء حضور بالقوه در ضاحک دارند نه حضور بالفعل.  
لازم نیست ضحک به صورت بالفعل برای انسان ثابت شده باشد بلکه ممکن است اصلا  مبدأ مشتق  
در خارج موجود نباشد تا بالفعل برای موضوع ثابت گردد ولی همچنان مشتق بر موضوع صادق باشد.  

تواند »اتحاد زید و أعمی در خارج« صادق باشد ولی »ثبوت بالفعل عمی برای زید« صادق  بنابراین می
؛ همو، ب: 36؛ همان:  24؛ همان:  23؛ همان:  21؛ همان:  16؛ همان:  14نباشد )دشتکی، الف:  

 . (69؛ همو: 46؛ همو، ب: 45
ج. قاعدۀ فرعیه: روایت مشهور از قاعدۀ فرعیه ـ ثبوت شیء لشیء فرع لثبوت المثبت له ـ متناسب 
با نظریۀ حمل »ثبوت شیء لشیء« است که نا ـ این همانی دو شیء و نسبت میان آن دو را بازنمایی  

نماید. دشتکی متناسب با نظریۀ حمل خویش دست  کند و لزوم وجود پیشینی مثبت له را گوشزد میمی
زند؛ »إتحاد شیء مع شیء فی الخارج یقتضی ثبوتهما«. به دلیل این همانی  به بازسازی قاعدۀ فرعیه می 

و اتحاد موضوع و محمول در خارج، حتی ثبوت پیشینی موضوع و فرعیت نیز معنی نخواهد داشت 
 . (60؛ همان: 54؛ همو، ب: 48؛ همان: 43؛ همان: 41)دشتکی، الف: 

 بسیطه   هلیات   و   دشتکی  حمل نظریۀ   . 4

  به  را  حملموجود« ـ از جهات متعددی یک نظریۀ    »الإنسان  مانند   ـموجود«  »  محمول  با  هایی حمل 
  خارج  در  نسبتی  وجود  و  إنسان  میان  است  لازم،  حمل؛ اولا  با پذیرش نسبت در نظریۀ  کشانند می  چالش
  باشد  موجود غیر خارج در انسان سویی از که است  آن مقتضی وجود  و انسان میان نسبت. باشد برقرار

  حالی   در  این .  باشند  موجود   نسبت  ظرف  در  نسبت  طرف   دو  باید ،  نسبت  قانون  مبنای  بر،  سو  دیگر  از  و
 از  و  ندارد   خارج  در  انسان  از  غیر  وجودی،  موجود  مبدأ   عنوان  به  وجود«  موجود  »الإنسان  در  که  است

  تحقق   خارج  در  نسبت  طرف  و  موجود  مبدأ  عنوان  بهموجود«، »وجود«  »  ثانی  معقول  دلیل  به  سویی
 مشتق   هر  بسان  و  است  مشتق»موجود«    ثانیا  .  نباشد  محقق  خارج  در  نیز  موجود  که  آوردمی  لازم  و  ندارد

که    در  این.  باشدمی  انتزاع  قابل،  ذات  برای  مبدأ  بالفعل  ثبوت  صورت  در  تنها،  دیگری است  حالی 
  برای   وجود  بالفعل  ثبوت   از  تا  نیست   محقق  خارج  در  آن  مبدأ  و  است  فلسفی  ثانی   معقول»موجود«  

. ثالثا  قاعدۀ کرد  یاد  خارج  در  موجود  و  انسان  وجودی  اتحاد  از  و  نمود  انتزاع  را  موجود  مشتق،  انسان
  پیشینی  ثبوت   از  له  مثبت  عنوان  به   انسان  است  لازم  سویی   از.  است  جاری «  موجود  »الإنسان  در  فرعیه

 ثبوت  که  است  حالی  در  این.  باشد  موجود  خارج  در  نیز  ثابت  عنوان  به  وجود  سویی  از  و  باشد  برخوردار

 
چنین تحلیل کرد و در نتیجه نظریۀ    را  مشتق،  بگریزد  موضوع   برای   محمول   مبدأ  بالفعل  ثبوت  از  کهآن   برای  سویی   از  دشتکی   .22

  ذات نیازمند محمول و  موضوع بالفعل اتحاد توضیح برای ایشان اما است موضوع برای محمول مبدأ بالفعل ثبوت  از اعم وی مشتق
زگاری در  ناسا  این  به؟ دهد  توضیح را محمول و  موضوع بالفعل  اتحاد  است  قادر  چگونه،  مشتق مفهوم در  ذات  بالقوه  حضور. باشدمی

 (. 100:  1402چال، اندیشه دشتکی به مناسبت پرداختن به مساله اتصاف از دیدگاه دشتکی پرداختم )حسینی سنگ 



 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 332

  ثانی   معقول  موجود  و  شد  خواهد  تسلسل  یا  نفسه  علی  شیء  تقدم  به  منجر  خارج  در  انسان  پیشینی
 .ندارد تحقق خارج در آن مبدأ که است فلسفی

چگونه نظریۀ حمل دشتکی و عناصر تشکیل دهنده آن قادر به تحلیل قضایایی مانند »الإنسان 
؟ دشتکی با انکار نسبت در نظریۀ حمل خویش، از لزوم تغایر دو طرف نسبت در ظرف 23موجود« هستند 

است. بنابراین در حمل »الإنسان موجود« لازم نیست در ظرف خارج، وجود غیر انسان  نسبت رهیده
بوده و بر آن عارض گردد اما دشتکی علیرغم لازم ندانستن تغایر میان دو طرف حمل، وجود دو طرف 

داند. وجود به عنوان مبدأ موجود در خارج تحقق ندارد؛ چون موجود بسان در ظرف حمل را الزامی می
هر معقول ثانی دیگری انتزاعی است و مبدأ آن در خارج محقق نیست اما قرار است خود موجود در 
خارج محقق باشد؛ چون اتحاد و عینیت انسان و موجود در خارج اقتضاء دارد هر دو در خارج موجود  

باشد.  د انسان و موجود در خارج متحد بوده و عین هم باشند ولی موجود در خارج نباشند. معنی ندار 
دانست. بر این اساس  نظریۀ متعارف مشتق، صدق مشتق را وابسته به ثبوت مبدأ مشتق برای ذات می

است. مشتق »أبیض« به این دلیل بر دیوار صادق است که مبدأ »بیاض« در خارج برای دیوار ثابت شده
کند. در نظریۀ متعارف مشتق، ثبوت مبدأ مشتق برای ذات، ما را مجاز به انتزاع مشتق از آن ذات می

دشتکی در نظریۀ مشتق خویش با این دیدگاه مخالف است؛ از دیدگاه وی نباید صدق مشتق را وابسته 
به عناصری مانند ذات، نسبت یا مبدأ نمود بلکه مشتق معنایی مجمل دارد و در انتزاع مشتق از خارج،  

تحلیل بر روی مشتق انتزاع شده از  آید و بعدا  عقل با  هیچ یک از تفصیلات این چنینی به ذهن نمی
کند. یکی از مستندات دشتکی در این نظریه، ارجاع به زبان فارسی خارج، این عناصر را بازشناسی می

گوییم: »این چراغ روشن است« آیا با بازشناسی ذاتی که روشنایی برای  است. وقتی در زبان فارسی می
است، مفهوم »روشن« را از این چراغ انتزاع نمودیم و یا »روشن« مفهومی مجمل است  آن ثابت شده

که در انتزاع از چراغ هیچ یک از ذات، نسبت و روشنایی در آن حضور ندارند؟ بر این اساس نباید انتزاع  
ین  و صدق یک مشتق بر خارج را وابسته به ثبوت مبدأ مشتق بر ذات در خارج نمود بلکه مشتقات از ا

ر »زید أعمی« کوری به عنوان مبدأ مشتق در خارج نیست تا بر زید ثابت اند؛ در مشتقاتی نظینظر عام

 
ـ وجود محمولی  2(  7ـ وجود رابط )دشتکی، الف:  1گیرد:  به استقراء نگارنده دشتکی چهار معنی از وجود را در آثار خویش بکار می  .23

؛  35؛ همان:  13ـ وجود به معنای موجود )دشتکی، الف:  4ـ وجود محمولی مصدری )همان(  3(  37اسم مصدری )دشتکی، ج:  
کند: »نحن إذا قلنا الوجود نعنی به الموجود« و »ما هو الموثر فی  ( دشتکی معنای اخیر از وجود به بهمنیار مستند می 34همان:  

کند. از  حقیقه الوجود أعنی الموجودیه« و بسیار از فهم این معنی مبتهج بوده و بسیاری مسائل فلسفی را بر مدار این معنی حلّ می 
شود و وجود اسم  اند؛ وجود رابط به دلیل رابط بودن محمول واقع نمی میان معانی چهارگانه فوق دو معنای اول از بحث کنونی خارج

تواند محمول واقع  گیرد. وجود مصدری ولو به دلیل دارا بودن نسبت می مصدری به دلیل فقدان نسبت در کسوت محمول قرار نمی
شود اما اولا  وجود مصدری فاقد عروض خارجی یا ذهنی بر انسان است؛ چون وجود مصدری به عنوان مبدأ موجود از تحقق خارجی  

(. ثانیا  انسان به وجود  11؛ همان، ه:  14؛ همان، د:  28برخوردار نیست تا بتوان از عروض آن در ذهن یا خارج یاد کرد )دشتکی، ج:  
یابد؛ چون عقل که در مرتبۀ اول انسان را من حیث هو در نظر آورد، در مرتبۀ دوم انسان  ر ظرف اعتبار عقلی نیز اتصاف نمی مصدری د

 (. 19؛ همان؛ ه: 20؛ همان، د:  44یابد )دشتکی، ج: یابد بلکه انسان را موجود می را متصف به وجود مصدری نمی 



 333  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

شود ولی همچنان زید در خارج کور است و در مشتقاتی نظیر »الجدار أبیض« بیاض به عنوان مبدأ 
است. به دلیل عمومیت مشتق، نظریۀ مشتق نیز باید شناور  مشتق حقیقتا  در خارج برای دیوار ثابت شده

بوده و مبتنی بر ثبوت بالفعل مبدأ مشتق بر ذات نباشد. بنابراین دشتکی با این تحلیل از الزاماتی که  
داند تا با عدم حضور  است؛ از سویی مشتق را بسیط نمیآورند رهیدهنظریات متعارف مشتق به دنبال می

داند تا به  ذات در معنای مشتق قادر به تبیین اتحاد و عینیت نگردد و از دیگر سو مشتق را مرکب نمی
ریه حمل وی راه یابد و یا ثبوت بالفعل وجود تغایر میان انسان و وجود در خارج تن دهد یا نسبت در نظ

 .برای انسان در خارج را بپذیرد
دشتکی با هوشمندی دریافت که اگر نظریۀ حمل وی متفاوت باشد، لازم است در بسیاری نظریات  
و قواعد فلسفی دست به بازسازی زند. او نظریۀ مشتق را بر مبنای نظریه حمل خویش بازسازی کرد. 
در خصوص قاعدۀ فرعیه نیز نظریۀ حمل وی، اتحاد و عینیت موضوع و محمول است. این در حالی 

با نظریۀ حمل دیگری است که اس ـ متناسب  ـ ثبوت شیء لشیء  ت که شکل معروف قاعدۀ فرعیه 
داند و مبتنی بر نظریۀ  نسبت را در ظرف حمل پذیرفته و غیریت میان موضوع و محمول را شرط می

ترکب مشتق است. دشتکی قاعدۀ فرعیه را به صورت »اتحاد و عینیت موضوع و محمول اقتضاء دارد  
است و حتی دیگر از واژه فرعیت نیز اثری  محمول در خارج موجود باشند« بازسازی کرده  موضوع و

گوید: اتحاد و  نیست تا ثبوت ب برای الف ثبوت پیشینی الف را لازم آورد. قاعدۀ فرعیه وی تنها می
عینیت انسان و موجود در خارج مقتضی آن است که انسان و موجود در خارج موجود باشند و بدیهی  

 . است که در رابطه اتحاد و عینیت تقدم وجودی یکی بر دیگری معنی نخواهد داشت
قاعدۀ فرعیه به روایت مشهور، تغایر میان دو طرف، وجود نسبت و لزوم ثبوت پیشینی موضوع را  

کشاند. دشتکی با ارئه نظریۀ حمل و  شمرد و همه این لوازم یک نظریۀ حمل را به چالش میلازم می
است؛ قاعدۀ فرعیه وی نه نسبت میان بازسازی قاعدۀ فرعیه بر مدار آن از تمامی الزامات فوق رهیده

داند و نه کند، نه تغایر میان موضوع و محمول را شرط میموضوع و محمول در خارج را بازنمایی می
 . شمردثبوت پیشینی موضوع را لازم می

هایی نظیر »الإنسان موجود« است، اشکالی است که مسالۀ  ترین اشکالی که گریبانگیر حملمهم 
نامیده می را به صورت اتصاف  توان آن شود. ثبوت وجود برای انسان که میاتصاف ماهیت به وجود 

انسان به وجود یا عروض وجود بر انسان باز تعبیر نمود، از مصادیق قاعدۀ فرعیه است. بر مبنای قاعدۀ 
فرعیه، اتصاف انسان به وجود، در گرو آن است که انسان از وجودی پیشینی برخوردار باشد تا بتواند  

نی وجود برای انسان یا اتصاف پیشینی  پذیرای وجود گردد. وجود پیشینی انسان به معنای ثبوت پیشی
 .کندآمد میتسلسل پیش انسان به وجود است و نقل کلام در این اتصاف پیشینی شده و اشکال دور یا

و خارج منحلّ می  را در ذهن  به وجود  اتصاف ماهیت  داند؛ چون اشکال دشتکی اصل اشکال 
فرض دارد؛ حمل »الإنسان موجود« در صورتی صحیح است که بتوان از ثبوت وجود اتصاف یک پیش

ـ به عنوان مبدأ موجود ـ بر انسان در خارج سراغ گرفت تا بتوان از اتصاف انسان به وجود در خارج یاد 



 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 334

فرض دارد و هم تغایر میان انسان و وجود در  کرد. این نظریه هم نسبت میان انسان و وجود را پیش
گیرد. متناظر با این نظریه حمل، نظریه ترکب مشتق نیز به یاری آمده و انتزاع  خارج را مفروض می

داند و قاعدۀ فرعیه متناظر با آن مشتق موجود را مبتنی بر ثبوت بالفعل وجود بر انسان در خارج می 
انگارد. این در حالی است که  ثبوت وجود بر انسان در خارج را فرع بر ثبوت پیشینی انسان در خارج می

»الإنسان موجود« از باب اتصاف »انسان« به »وجود« در خارج نیست تا اتصاف به معنای نسبتی میان  
بلکه از باب اتحاد و عینیت »انسان« موضوع و مبدأ محمول بوده و امکان انتزاع محمول را به ما بدهد  

و »موجود« در خارج است. بنابراین در جهان خارج اصلا  انسان و موجود تغایری با یکدیگر ندارند تا  
ثبوت مبدأ محمول برای موضوع، ثبوت پیشینی موضوع را به دنبال آورد. دشتکی در پاسخ به اشکال 

داند؛ چون پذیرش اتصاف ماهیت به وجود مبتنی  می  اتصاف ماهیت به وجود در خارج، اشکال را منحلّ 
بر نظریه حملی است که او بدان باور ندارد و بر مدار نظریۀ حمل وی، اصلا  اتصافی اتفاق نیفتاده و 

 . تنها اتحاد و عینیت میان انسان و موجود است که اشکالی را در پی نخواهد آورد
از نظر وی، قضیه »الإنسان موجود« در ذهن نیز از باب اتصاف انسان به وجود نیست؛ چون گسترۀ  

نوردد و این حمل حکایت از اتحاد و عینیت انسان و موجود در ذهن نظریۀ حمل وی ذهن را نیز در می
 .دارد و در نتیجه اشکال اتصاف ماهیت به وجود منحلّ خواهد شد

توان انسان و وجود را از هم تفکیک نمود و از تنها در ظرفی به نام »اعتبار عقلی« است که می
اتصاف انسان به وجود یا ثبوت وجود برای انسان یاد کرد و نسبت را پذیرفت و تغایر میان دو طرف نسبت 
را الزامی دانست. ظرف اعتبار عقلی ظرفی است که عقل قادر است انسان را من حیث هی و بدون  

لاحظه تنها ذات و ذاتیات انسان حضور دارند. در مرتبۀ دوم هرگونه ضمیمه ملاحظه نماید. در این م
؛ همان، د: 44است )دشتکی، ج:  یابد که وجود برای انسان ثابت شدهانسان را متصف به وجود می

ت و قاعدۀ (. در این ظرف نظریۀ حمل »ثبوت شیء لشیء« صادق اس19؛ همو، ه:  42؛ همان:  20
کند. قاعدتا  اشکال اتصاف  گری میفرعیه به صورت »ثبوت شیء لشیء فرع لثبوت المثبت له« تبیین

ماهیت به وجود در این ظرف احیاء خواهد شد؛ ثبوت وجود برای انسان یا اتصاف انسان به وجود فرع 
بر وجود پیشینی انسان است. وجود پیشینی انسان، به معنای ثبوت پیشینی وجود برای انسان و اتصاف 

 .آیدصاف شده و دور یا تسلسل لازم میپیشینی انسان به وجود است و نقل کلام در این ثبوت و ات
 است:گانه را چنین به تصویر کشیدههای سهدشتکی این ظرف

آید که اتصاف ماهیت به وجود به حسب نفس الأمر بوده باشد  اشکال اتصاف تنها زمانی لازم می  …»
حال یا در خارج و یا در ذهن؛ چون روشن است که اختلاف بر سر این است که همانا اتصاف یک شیء 
به یک صفت در نفس الأمر متوقف بر وجود آن چیز است ولی اتصاف ماهیت به وجود در نفس الأمر 

ت چنان که دانستی. اتصاف ماهیت به وجود به حسب اعتبار ذهن  نیست بلکه به حسب اعتبار ذهن اس



 335  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

)دشتکی،    24متوقف بر وجود موصوف نیست؛ چون اتصاف به حسب اعتبار ذهن صرف اعتبار است« 
 . (20؛ همو، ه: 21؛ همو، د:  46ج: 

نمی اتصاف  وجود  به  و خارج اصلا  ماهیت  اتصاف  در ذهن  برای  راه  اعتبار عقلی  یابد. در ظرف 
ماهیت به وجود هموار است و »الإنسان موجود« مصداق »ثبوت شیء لشی« بوده و قاعدۀ فرعیه در  

باشد. ولو در این ظرف انسان از وجودی ذهنی برخوردار است تا محمول موجود را پذیرا  آن جاری می
گردد اما اتصاف ماهیت به وجود در ظرف اعتبار، مبتنی بر اعتبار پیشینی وجود برای این ماهیت نیست  

است تا دور یا تسلسل لازم آید بلکه برای ماهیت من حیث هی ـ که در ظرف وجود ذهنی متحد با وجود  
بیان؛ اشکال اصلی    (. به دیگر20؛ همو، ه:  22؛ همو، د:  47کنیم )دشتکی، ج:  ـ وجود را اعتبار می

مسالۀ اتصاف، جریان تسلسل در هلیات بسیطه است. تسلسل تنها در حیطۀ حقائق استحاله دارد و 
دانند. در اتصاف ماهیت به وجود در ظرف اعتبار عقل ولو فلاسفه تسلسل در اعتباریات را باطل نمی

آید اما به این دلیل که تسلسل مزبور، تسلسل اعتباری  قاعدۀ فرعیه جاری است و تسلسل در پی می
باطل نمی یاد میاست  اعتبار عقل  به  اتصاف  پاسخ در فضای  از دو  اولا   باشد. دشتکی درواقع  کند؛ 

اتصاف ماهیت به وجود در ظرف اعتبار عقل به حکم قاعدۀ فرعیه متوقف بر اعتبار وجود پیشینی برای  
بر اعتباری پیشینی وجود برای ماهیت  ماهیت است و اعتبار پیشینی وجود برای ماهیت نیز متوقف  

را در رساله   پاسخ  این  نیست. ملاصدرا  اعتباریات است که باطل  این تسلسل، تسلسلی در  اما  است 
؛  آید نمی  لازم  تسلسلی  و  محذور  نیز  اتصاف  این  از…»است؛  اتصاف ماهیت به وجود چنین منعکس کرده

ثانیا  در (.  112:  1302،  شیرازی)  25گردد« می  قطع  عقل  توسط  ملاحظه  شدن  قطع  با  تسلسل  چون
بر ثبوت  ضمن پاسخی دیگر چنین می به وجود در ظرف اعتبار عقل، متوقف  اتصاف ماهیت  گوید: 

توان به رابطه میان ماهیت و وجود  پیشینی ماهیت است. ماهیت به وجود ذهنی موجود است و نمی
باشد. این پاسخ در  ذهنی نقل کلام نمود؛ چون ماهیت متحد با وجود ذهنی است و متصف به آن نمی

ملاصدرا این پاسخ را در    26است.  حاشیه جدید ـ حاشیه دوم دشتکی بر شرح تجرید قوشچی ـ آمده
 است؛را چنین شرح کردهاسفار اربعه آورده و آن 

 
  بصفه  شیء  إتصاف  أنّ   هاهنا  الدعوی  أنّ   لظهور  الذهن  فی  أو   الخارج  فی  إمّا  الأمر  نفس  بحسب  به  إتصافها  کان  لو  ذلک  یلزم  »إنّما  .24

  لا   وذلک  عرفت  کما  الذهن   إعتبار  بحسب  بل  الأمر  نفس  فی  لیس  بالوجود  الماهیه  إتصاف  لکن  وجوده  علی  موقوف  الأمر  نفس  فی
ف

ّ
 «. إعتبار  مجرّد لأنّه الموصوف وجود علی یتوق

 . «العقل ملاحظة  بانقطاع نقطعی  لانه لسلتس لا  و  محذور ضایأ  ذلك  من لزمی لم…» .25

ا  لیس  الذهني  بالوجود   الماهیة  إتّصاف  أنّ   »إعلم:  الفضلاء  بعض  »قال  .26 ا  یکون  أن  بدّ   فلا   ظاهر  وهو   خارجیًّ   الإتّصاف   أنّ   والحال   ذهنیًّ
ف   الذهن   في   للإمتیاز  الموجب  الذهني 

ّ
  في  متناهیة  غیر  وجودات   للماهیة   یکون  أن   فیلزم  ذهني   وجود  للموصوف  یکون   أن   علی  یتوق

ف أو  الذهن
ّ
 .« نفسه علی  ءیالش  توق

ا  حصّلناه  حسبما  الذهني   إعتبار  بحسب  بها  المذکور   الوجود  قیام  الذهني  بالوجود  الماهیة  بإتّصاف  أراد  إن  لأنّه  بحث  وفیه   بحسب   لا  آنف 
ف  لا  فیه  هاهنا  موجودیتها  لکن  الذهن   في   هاهنا  موجودیتها  علی  موقوف  أنّه  فهب  الأمر  نفس

ّ
  بحسب   بها   الوجود  قیام  علی  یتوق

ف  ولا التسلسل یلزم فلا الذهن  في  موجود فهو  ذلک یعتبر لم أو   بها الوجود  قیام  العقل إعتبر  سواء  الإعتبار
ّ
  وإن  نفسه  علی الوجود توق

 



 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 336

  است   عقلی  امری  وجود  به  ماهیت  شدن  متصف   و  وجود  و   ماهیت  میان  تغایر  کهآن  »خلاصه
؛  نیست وجود از جدای نیست ذهن در  ماهیت ولو خارج در نه افتدمی اتفاق ذهن در تنها که

  است   خارجی  وجود  خارج  در  بودن  که  گونههمان  است  عقلی  وجود   نیز  عقل  در  بودن  چون
  وجود   دو  از  چیزی  کهآن بی   نماید  اخذ  تنهایی  به  را  ماهیت  که  است  شأنیت  این  دارای  عقل  اما

 این:  بگویی  اگر.  نماید  متصف  وجود  به  را   ماهیت  و  کند  ملاحظه  آن  با  را  ذهنی  و  خارجی
  به   یا  وجود  از  نوع  این  به  ماهیت  چگونه  پس  است  ماهیت  وجود  انواع  از  نوعی  نیز  ملاحظه

  در   فرعیه  قاعده  که  حالی  در  گرددمی  متصف  شودمی  وجود  از  نوع  این  شامل  که  مطلق  وجود
  اساس   بر  که  اعتباری؛  است  اعتبار  دو  دارای  ملاحظه  این:  گویممی؟  گردد  مراعات  اتصاف

  انواع  از   نوعی  ملاحظه   این  که  اعتباری  و  گرددمی  خالی  وجود  انواع  تمامی  از   را   ماهیت  آن
 دیگر  اعتباری   اساس  بر  و  است  وجود  به  متصف  اعتبار  یک  اساس  بر  ماهیت.  است  وجود

 .(58: 1999، شیرازی ) 27«… نیست آن به متصف و  بوده وجود با مخلوط

چگونه ممکن است ماهیت من حیث هی در ظرف ذهن موجود باشد ولی در ظرف اعتبار عقلی به 
نهد؛ اعتبار تخلیه وجود متصف گردد؟ ملاصدرا برای تکمیل پاسخ دشتکی میان دو اعتبار تفاوت می

ماهیت از تمامی وجودات و اعتبار مخلوط بودن ماهیت با وجود ذهنی. این دو اعتبار، دو اعتبار از یک  
اند؛ طبق اعتبار تخلیه، ماهیت به وجود متصف است و بر مدار اعتبار مخلوط بودن، واقعیت خارجی

 .باشدهمان ماهیت متصف به وجود می
 دهند: دشتکی در حاشیه قدیم ـ حاشیه اول دشتکی بر شرح تجرید ـ این فرآیند را چنین توضیح می

نماید و عارض شدن وجود برای آن را  بنابراین عقل ماهیت من حیث هی را ملاحظه می…»
 .(46؛ همو، ب: 37)دشتکی، الف:  28کند«اعتبار می

است تا لازم باشد از وجود پیشینی  بنابراین در ظرف خارج و ذهن اصلا  انسان به وجود متصف نشده
آمد کند. در ظرف اعتبار عقلی ولو انسان به وجود متصف انسان یاد کرد و اشکال دور یا تسلسل پیش

باشد اما اولا  توقف ثبوت وجود برای انسان من حیث هی است و وجود پیشینی انسان شرط می شده

 
ا  کونه   به  أراد   متّحد  الذهني  الموجود  ذلک  مفهوم  لأنّ   وجودها  علی   موقوف  ذلک   أنّ   نسلّم   فلا  الأمر  نفس  بحسب  الذهن  في   موجود 

ا  لا   الأمر   نفس   في  لها  ثبوت  ولا  بها   قیام   للوجود  ولیس   هناک  معها ا  ولا   ذهن    وجودها (  56برگ)  مسبوقیة   ذلک   یقتضي  حتی  خارج 
ف الوجود علی نفسه« )دشتکی، ج: أ التسلسل ویلزم

ّ
 (.  56و توق

  ةک منف  ریغ  ضای أ  الذهن  في  انتک  إن  و   الخارج  في  لا  الذهن  في   ونک ی  إنما  عقلي  أمر  به  اتصافها  و   للوجود  ةیالماه   رةیمغا  بالجملة  و   .27
  وحدها   ةیالماه   أخذی   أن  شأنه   من   العقل  نک ل  خارجي   وجود   الخارج  في  ونک ال  أن   ماک  عقلي  وجود  ضایأ  العقل   في  ونک ال  إذ  الوجود  عن
  ةیالماه  وجود  أنحاء  من  نحو  ضایأ  الملاحظة  هذه:  قلت  فإن.  به  صفهای  و   معها  الذهني  و   الخارجي  نیالوجود  من  ءیش  ملاحظة  ریغ  من

  لها الملاحظة  هذه قلنا. الاتصاف في ةی الفرع  القاعدة مراعات مع  له الشامل بالمطلق أو  الوجود  من النحو بهذا تتصف  فی ک  ةیفالماه
  ة یفالماه   الوجود   أنحاء  من  نحوا  ونهاک  اعتبار  هما یثان  و   الوجود  أنحاء  عیجم  عن   ذاتها  في  ةیالماه   ةی تخل  ونهاک  اعتبار   أحدهما   ناعتبارا 

 «…  به  موصوفة ریغ مخلوطة بالآخر و  بالوجود موصوفة نیالاعتبار  بأحد

  لها« الوجود عروض ویعتبر هی حیث من الماهیه یلاحظ  العقل »فإذن .28



 337  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

ولو متوقف بر اعتبار پیشینی وجود برای انسان باشد اما این تسلسل در اعتباریات است و تسلسل در 
اعتباریات باطل نیست ثانیا  لازم نیست انسان از وجودی پیشینی در ظرف اعتبار عقلی برخوردار باشد  

ست تا انسان در تا اشکال دور یا تسلسل پیش آید بلکه وجود پیشینی انسان در ظرف وجود ذهنی کافی
. به بیان دیگر؛ انسانی که در ظرف اعتبار عقلی من حیث هو  29ظرف اعتبار عقلی به وجود اتصاف یابد.  

گردد، به وجود در ظرف اعتبار عقلی اتصاف  اعتبار شده و چیزی جز ذات و ذاتیات آن ملاحظه نمی
یابد و برای اتصاف ماهیت من حیث هی به وجود در ظرف اعتبار عقلی، اتحاد و عینیت انسان با  می

 . موجود در ظرف ذهن کافیست

 نتایج 

 است   کدام ب  و چیست الف کهاین از فارغ  ـ است« ب  »الف تعبیر  با   خارج جهان در وضعیتی از وقتی
  دارد  وجود  است«  ب  »الف  در  خصوصیتی  چه؟  گوییم می  چه  خارج  جهان  به  راجع  دقیقا    کنیممی  یاد  ـ

این  پاس  پی  در  حمل  نظریه  یک؟  دانیمنمی  صحیح  را  است«  ج  »الف  ولی  صحیح  راآن   که به  خ 
این حوزه است که اگرچه نظریۀ   پردازاننظریه  جمله  از  دشتکی  اسلامیهاست. در سنت فلسفۀ  پرسش

 متعالیه   حکمت  هایپایه  ملاصدرا  هایاندیشه  در  بعدا    وی  نظریه  از  عناصری  اما  نشد  دنبال  بتمامه  وی
  یا   بساطت  دوگانه  در  خویش  انحصار،  حمل  در  نسبت  پذیرش  با  متعارف  هایحمل   نظریه.  ساخت  را  وی

. اندشده  اشکال  دچار  حملی  قضایای  از   بسیاری  تحلیل  در  فرعیه  قاعده  از  مشهور  شکل  و  مشتق  ترکب
ه دسته کلی جای دادم. دشتکی نظریۀ  د  در  نامممی  گریز  حمل  نظریه  قضایای  که  را  قضایا  این   من

  به،  انکار  نظریه  این  در  را  نسبت  و  داندمی  وجود  در  محمول  و  موضوع  اتحاد  از  عبارت  را  خویش  حمل
.  کندمی  بازسازی  خویش  حملفرعیه را بر مدار نظریۀ    قاعده   و  آورده  روی  مشتق  بودن  مجمل  دیدگاه 

 درست   شکل  که  آنان  ـ  گریز  حمل  نظریه  قضایای  از  تواندمی  که  است  مدعی   نوین  تفسیر  این  با  او
  قضایا این  ترینچالشی از یکی  مقاله این در. کند  گریتبیین  ـ ماندمی حملحیطۀ نظریۀ  در ساختشان

  و   انسان  اتحاد،  قضیه  این   از  دشتکی   که  دادم  نشان  و  نمودم  انتخاب  را   ـ«  موجود  »الإنسان  یعنی  ـ
دارد و ود در خارج را بر میموج  و  انسان  میان  یتکند. با انکار نسبت، دویا قصد میر   خارج  در  موجود
  اتحاد   با.  کندنمی  ذات  بر  مشتق  مبدأ  بالفعل  ثبوت  بر  مبتنی  را  مشتق  مفهوم  انتزاع  نیز  وی  مشتقنظریۀ  
 پیاده   آن  مشهور  شکل  به  فرعیهت شیء لشیء نخواهیم داشت تا قاعدۀ  ثبو،  خارج  در  موجود  و  انسان
  اشکال   از  بخواهیم  تااست  دهنش   وجود  به  متصف  انسان  اصلا    خارج  و  ذهن  ظرف  در  بنابراین.  گردد

 
دوانی در برابر این تحلیل معتقد است که ولو دشتکی توانست در قضیه »الإنسان موجود« از موضوع بودن انسان متصف به وجود    .29

است که ثبوت وجود برای انسان  بپرهیزد ولی همچنان وجود ذهنی ظرف ماهیت من حیث هی است و این پرسش همچنان گشوده 
من حیث هی فرع بر وجود پیشینی انسان من حیث هی در ظرف وجود است و با نقل کلام به رابطه میان انسان من حیث هی و  

؛  118:  1393؛ قوشچی،  262؛ همان:  264ظرف وجود ذهنی اشکال تسلسل یا تقدم شیء علی نفسه احیاء خواهد شد )دوانی، ب:  
هایی از این دست باید از ادعاء فرعیت دست شست و  یابد که جهت تحلیل رابطه وجود و ماهیت و نقض انی در می (. دو 333همان: 

 (.  121:  1401چال،  با یک ادعاء حداقلی ثبوت ب برای الف را صرفا  مستلزم ثبوت الف دانست. برای تفصیل )ن. ک: حسینی سنگ 



 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 338

  وجود  و انسانتوان دوگانۀ عتبار عقلی است که میا ظرف در تنها. گوییم  پاسخ وجود  به ماهیت اتصاف
و    کرد  یاد  انسان  برای  وجود  ثبوت  از  و  کرده  فرض  را  وجود  و  انسان  میان  نسبت  و  کشید   تصویر   به  را

 ثبوت  از  قبل  انسان   پیشینی  ثبوت  صورت  این  در.  شمرد  فرعیهرا مصداق شکل مشهور از قاعدۀ  آن 
  وجود   ثبوت  جهت  را  ذهن  ظرف  در  موجود  با  انسان  اتحاد  دشتکی.  بود  خواهد  ساز  مشکل  او  برای  وجود
  یا  نفسه  علی  شیء  تقدم  اشکال  گرفتار  بدینسان  و  داندمی  کافی  عقلی  اعتبار  ظرف  در  انسان  برای

 .شودنمی تسلسل
  



 339  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

 منابع 

 . یالمرعش  الله  ه یآ  مکتبه:  قم.  زائد  دیسع  حیتصح.  الشفا  کتاب  من   ات یالاله  (.1404)   ن یحس،  نایس  ابن

شناختی  وجود  تبیین(. »1393)   الله   لطف،  نبوی؛  محمد،  مهرسعیدی؛  رضا،  اکبریان؛  سیاوش،  اسدی
 . 17 ـ 1(، 47) 1، اسلامی کلام و فلسفه«. طباطبایی علامه و ملاصدرا نظر از حمل

 .تهران دانشگاه انتشارات: تهران. دوم چ. لیالتحص(. 1375) مرزبان ابن، اریهمنب

«. دشتکی   صدرالدین  سید  حمل  »نظریه(.  1398)  محمد،  مهر  سعیدی؛  احمد  سید،  چالسنگ  حسینی
 128 ـ 107(، 20 پیاپی) 2پژوهی،  منطق مجله

  انتقادات   و  دوانی  الدین   جلال  آراء  در  وجود  به  ماهیت  اتصاف(. »1403)  احمد  سید،  چالسنگ  حسینی
 . 108 ـ 97(، 1) 5، فلسفی  اندیشه«. دشتکی  الدین غیاث و صدرالدین

   ـ121(،  4)  1،  اسلامی   فلسفه  تاریخ«.  دوانی  محقق  فکری  سازمان  در  فرعیه  قاعده(. »1401)  ــــــــــ
142 . 

  روایت   ارزیابی  و  دشتکی  سیدصدرالدین  دیدگاه  از  وجود  به  ماهیت  اتصاف  مسئلۀ(. »1402)  ــــــــــ
 . 102 ـ 81(، 28)  4، صدرا خردنامه«. او از ملاصدرا

 .1755ش.  یاسلام  یشورا  مجلس.  دیالجد  الشرح  یعل  مهیالقد  هی الحاش(.  الف)  نی صدرالد،  یدشتک 

. یرضو   قدس  آستان  کتابخانه.  خطی  نسخه.  دیالجد  الشرح  یعل  مهیالقد  هیالحاش  (.ب)ــــــــــ.  
 . خ1353ش

.  سپهسالار  مدرسه  کتابخانه.  خطی  نسخه.  دیالجد  الشرح  یعل  دهیالجد  هیالحاش  (.ج)ــــــــــ.  
 . 1368ش

. یاسلام  یشورا  مجلس  کتابخانه.  خطی  نسخه.  دیالجد  الشرح  ی عل  دهیالجد  هیالحاش  (.د)ــــــــــ.  
 . 1756ش

.  یرضو   قدس  آستان  کتابخانه.  خطی  نسخه .  دیالجد  الشرح  یعل  دهیالجد  هیالحاش  (.ه)ــــــــــ.  
 . 473ش

)نیالد   جلال،  یدوان  کتابخانه .  یخط  نسخه.  دیللتجر   دیالجد  الشرح  یعل  الاجد  هیالحاش  (.الف. 
 . 10146 شماره. یاسلام یشورا مجلس

 . یالقرب یذو  انتشارات: قم. یجرجان یحواش انضمام به. المطالع شرح (.1390) نیالد قطب، یراز 



 1404،  دومشمارۀ  ،تمشه و  پنجاهۀ ، دور فلسفه و کلام اسلامی 340

 التراث   اءیاحدار  : روتیب.  1ج.  ه یالعقل  الاربعه   الاسفار  یف  ه یالمتعال  الحکمه  (.1981)   محمد ،  شیرازی
 . یالعرب

 . المصطفی مکتبه؛ قم. الإتصاف رساله؛ التسع الرسائل مجموعه(.  1302) ــــــــــ

  محمد   تصحیح.  دوانی  قدیم  حواشی  انضمام  به.  العقائد  تجرید  شرح(.  1393)  محمد  بن  علی،  قوشچی
 .رائد انتشارات : قم. رضائی زارعی حسین

References 

Asadi Siavash (2014) Ontological Explanation of «Predication» in Mulla 

Sadra and Allameh Tabatabaei's points of view. Volume 47, Issue 1-Serial 

Number 1 May 2014. Pages 1-17 (in Persion) 

Bahmanyar ibn al-Marzban (1996) Al-Tahsil. Vol. 2. Tehran: University of 

Tehran. (in Arabic) 

Daštakī, S-Ṣadr-al-Dīn Moḥammad-(n. d. A). The old commentary on Sharh 

Tajrīd al-kalām, Islamic Parliament Library. (in Arabic) 

Daštakī, S-Ṣadr-al-Dīn Moḥammad-(n. d. B). The old commentary on Sharh 

Tajrīd al-kalām, Astan Quds Razavi. (in Arabic) 

Daštakī, S-Ṣadr-al-Dīn Moḥammad-(n. d. C). The new commentary on Sharh 

Tajrīd al-kalām; Madresa Sepahsalar. (in Arabic) 

Daštakī, S-Ṣadr-al-Dīn Moḥammad-(n. d. D). The new commentary on Sharh 

Tajrīd al-kalām, Islamic Parliament Library. (in Arabic) 

Dawānī, Jalāl al-Dīn (n. d. A) , The new commentary on Sharh 

Tajrīd al-kalām. Manuscript, Islamic Parliament Library, no. 1998. (in Arabic ) 
Dawānī, Jalāl al-Dīn (n. d. B) , The new commentary on Sharh 

Tajrīd al-kalām. Manuscript, Islamic Parliament Library, no. 10146. (in 

Arabic) 

Dawānī, Jalāl al-Dīn (2002) Sabuo Rasaeil. Teran: Miras e Maktob. (in 

Arabic) 

Ghoshji A (2014) Kitab Sharh Tajrid Al-Agaid (Volume 1). Qom: Raeed. (in 

Arabic) 

Hosseini Sangchal A. Mohammad Saeedimehr (2022) Sadr al-Din Dashtaki’s 

Theory of Predication. Logical studies. Volume 10, Issue 2 , May 2020, , Pages 

107-128 (in Persion) 

Hosseini Samgchal A (2025) Attributing Quiddity to Existence in Dawani’s 

Opinion and Objections of Ghiyath al-Din and Sadr-al-Din Dashtaki. 

Philosophical Thought. jpt 2025; 5 (1): 97-108. (in Persion) 

https://jpt.modares.ac.ir/index.php?sid=34&slc_lang=en


 341  یدشتک  نیصدرالد دیس  ۀ شیدر اند زیگرحمل یۀنظر یایقضا

Hosseini Sangchal A (2022) The Rule of Presupposition in Davani’s 

Intellectual Organization. The Quarterly Journal ofHistory of Islamic 

Philosophy Vol. 1/Issu 1/ Spring 2022 (in Persion) 

Hosseini Sangchal A (2023). Problem of Attributing Quiddity to Existence in 

Seyyed Ṣadr al-Dīn Dashtakī and an Evaluation of Mullā Ṣadrā’s Narration of 

his Views. Kheradname-ye sadra. Issue 4 Vol. 28 Summer 1402 . p 81-102. (in 

Persion) 

Ibn Sina (1983). Kitab al-Shifa' (Theology). Vol3, Qom: Ayatollah Al-Azmi 

Marashi Al-Najafi Library. (in Arabic) 

Razi, Qutb al-Din. (2011). Sharh al-Matali‘, including the glosses of Jurjani. 

Qom: Dhawi al-Qurba Publications. (in Arabic) 

Shirazi, Muhammad. (1981). Al-Hikmat al-Muta‘aliya fi al-Asfar al-Arba‘a 

al-‘Aqliya. Vol. 1. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘. (in Arabic) 

-----. (1923). Majmu‘ al-Rasa’il al-Tis‘; Risalat al-Ittisaf. Qom: Maktabat al-

Mustafa. (in Arabic) 

 

http://kherad.mullasadra.org/
http://kherad.mullasadra.org/Issue/4460

	مقدمه
	1. پیشینۀ تحقیق
	2. عناصر چالشی در یک نظریۀ حمل
	2‏-1. قانون اتصاف و نسبت
	2‏-2. نظریۀ مشتق
	2‏-3. قاعدۀ فرعیه

	3. نظریۀ حمل دشتکی و عناصر آن
	4. نظریۀ حمل دشتکی و هلیات بسیطه
	نتایج
	منابع

